
 e26002 

 v. 3     n. 1     2026 

Submetido em 12/2025 
Aprovado em 01/2026 

ISSN: 3085-6434    
DOI: https://doi.org/10.71263/fc0qgj88 

A TEORIA SOFISTA DO “GÓRGIAS”, DE 
PLATÃO, E A DIALÉTICA SOCRÁTICA 

OU A UNIDADE DOS OPOSTOS 
  

Eduardo Portanova Barros1 

Sebastião Francisco de Almeida Filho2 
 

 

 
1  Professor Colaborador do PPG em Filosofia do IFSertão-PE, 
pesquisador do Grupo de Pesquisa Sertão Filosófico, GEIPaT (Grupo 
de Estudos de Imaginário, Paisagem e Transculturalidade – 
UFG/CNPq) e CEAQ (Centro d`Études sur l`Actuel et le Quotidien 
Université de Paris V-Sorbonne). E-mail: 
eduardoportanova@hotmail.com. ORCID:0001-5832-5711. 
2  Professor Permanente do Mestrado Profissional em Filosofia do 
IFSertãoPE. Orcid: 0000-0002-6222-3790 

https://doi.org/10.71263/fc0qgj88
mailto:eduardoportanova@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0002-6222-3790


 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

2 

RESUMO: Este artigo procura ultrapassar a dicotomia en-
tre a filosofia de viés relativista professada pelos sofistas e 
a maiêutica socrática de cunho dialético por meio da aná-
lise de um dos livros da fase da “maturidade” ou de tran-
sição, de Platão, que é “Górgias”. O tema se justifica pelo 
fato de que, nessa obra, Platão estimula o debate entre o 
próprio Górgias e o “mais sábio dos homens”, de acordo 
com o oráculo de Delfos, que fora Sócrates. Apesar de 
duas visões dicotômicas, a saber, a Retórica e a Episteme, 
ou seja,  o “elenkos” socrático, que é a exposição da igno-
rância de seus interlocutores, consideramos ambas depen-
dentes uma da outra, o que, se também seguíssemos um 
viés filosófico, se aproximaria daquilo que Heráclito de 
Éfeso denominara “unidade dos opostos”. 
 
PALAVRAS-CHAVE: Górgias, Platão, Sócrates, Sofistas, 
Filosofia grega. 
 

 
INTRODUÇÃO 

Partimos de uma análise, aqui, da relação entre a 
filosofia sofista, de cunho circular, e o ideal ascético socrá-
tico de procura da Verdade por meio da argumentação di-
alética. Trata-se de um longo debate acadêmico sobre as 
origens do relativismo. Se para “Górgias”, em Platão (427-
347 a.C.), não existe um Uno, porque é improvável que se 
consiga estabelecer o que se “é”, já para Sócrates (470-399 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

3 

a.C.), o refutador de Górgias, por meio de sua metodologia 
maiêutica ou de trazer à luz (como sua mãe que era par-
teira de ofício), o que nos define é, sim, a Verdade. Para 
Nietzsche, aliás, Sócrates, utilizando-se desse método dia-
lético, “(...) tira a potência do intelecto do adversário” 
(2006, p. 20). Sob esse prisma, não seria nenhum absurdo 
qualificarmos Nietzsche de sofista, ao contrário de Sócra-
tes, dito “esgrimista” (idem) pelo filósofo alemão.    

O problema é saber do que se trata a Verdade? 
Nesse “Górgias”, um diálogo da fase “madura” de Platão, 
procura apresentar, como seu principal argumento, a 
“arte” da Retórica, essa de natureza fluida, que se distin-
guiria de uma dialética clássica e do princípio de não-con-
tradição aristotélico3. Isso significa dizer que a Retórica - 
praticada por Górgias, neste caso - produziria “uma ade-
são ao discurso num cenário opinativo”, o que resultaria, 
e essa é uma crítica de Sócrates aos sofistas, no fato de que, 
para eles, tudo pode estar certo e ao mesmo tempo errado 
ou se julgarem possuidores de uma arte que, para Sócra-
tes, não é racional (derivada da Razão). O ponto central, 
pois, dessa recusa socrática em aceitar a Retórica como 
sendo arte, de fato, é a distinção, para ele, Sócrates, entre 
doxa (opinião) e conhecimento (episteme). 

 
3 Isso significa dizer que uma proposição ou sentença não poderia ser 
verdadeira e falsa ao mesmo tempo. 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

4 

Para um argumento, conforme Sócrates, ser consi-
derado válido, aceitável ou científico (poderíamos acres-
centar aqui) teria de haver, pois, em primeiro lugar, uma 
clara distinção entre dois polos: o V e o F. Essa diferença já 
estabelecida, de início, entre o que é Verdade (V) e o que é 
Falso (F), em um contexto argumentativo, é o que se 
chama dialética. Ou seja, A é A e se A é A esse mesmo A 
não pode ser não-A. Para a dialética socrática, essa mesma 
dialética na qual ele, Sócrates, é o Objetor (O) nos diálogos 
platônicos, como neste “Górgias”, não poderia existir - ao 
mesmo tempo - A e não-A, como querem os sofistas. O so-
fista não era um filósofo, propriamente dito, e muito se 
discute se a arte dessa retórica sofista poderia ser ou não 
Filosofia (como a entendemos hoje). 

Um sofista como Górgias, entre outros que cobra-
vam por seu conhecimento, teria “de” persuadir4 - vere-
mos outras características e distinções entre Retórica e Di-
alética no decorrer desta análise -, para além de suas limi-
tações, e recusar, pois, que exista, para ele, sofista, dife-
rença do ponto de vista dialético, como quer Sócrates, en-
tre doxa (opinião) e conhecimento (episteme). Em tese, a 
dialética socrática precisa ter um vínculo estreito com a 

 
4  Persuasão, para os gregos, é a força do discurso. Em um determinado 
momento neste “Górgias”, Sócrates pergunta-lhe se o que ele, Górgias, 
acreditava era de que se estabelecessem duas formas de persuasão, a que 
infunde crença sem o saber, de um lado, e a que infunde conhecimento, do 
outro. Górgias responde afirmativamente: “Com certeza” (2016, p. 198). 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

5 

Verdade; ou seja, não pode existir um argumento válido 
resultante apenas de um viés opinativo baseado só em 
uma crença sem fundamento racional e/ou investigativo, 
ao contrário do sofista, o qual, por sua vez, transforma o 
mundo num estado de aparências sobre todo e qualquer 
discurso, já que qualquer coisa parece servir ao discurso 
sofista. Para ele, sofista, nada é. 
 
A RETÓRICA 

 
Outro ponto já mencionado acima, mas sobre o qual 

parece ser necessário nos debruçarmos, ainda, é que, como 
vimos, a Retórica seria a arte de produzir opiniões por 
meio de discursos. E produzir discursos, para os sofistas, 
é o mesmo que persuadir. Para Sócrates, porém, objetando 
a retórica de Górgias, o conhecimento é de natureza epis-
têmica. Doxa e episteme, de acordo com Sócrates, são coi-
sas distintas, isso porque a episteme procura - em se tra-
tando do conhecimento - a revelação da Verdade. A Retó-
rica, por outro lado, jamais poderia ser um tipo de funda-
mento racional de qualquer argumentação, uma vez que, 
nas palavras dele, Sócrates, “carece de Razão”. Para Ni-
etzsche, porém, a razão socrática foi contrária à natureza 
instintiva da arte grega, de natureza antes trágica (incon-
tornável) do que dramática (resolutiva). 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

6 

A Retórica, para Sócrates, pois, não seria capaz de 
produzir episteme, em suma. Produzir episteme ou conhe-
cimento, pelo viés dialético, é uma das principais justifica-
tivas de Sócrates para admitir que um argumento seja con-
siderado válido ou aceitável. Sócrates vai ainda mais 
longe, e observa que existem dois tipos de persuasão. 
Uma, concernente à ciência. Outra, baseada na mera 
crença (opinião ou doxa). A consequência (455c-d) é que o 
modo de persuasão retórico teria por base a mera crença. 
Lembremos, antes, que, para Górgias, a finalidade precí-
pua da retórica é a persuasão e que ele, Górgias, se apre-
senta como entendido nessa “arte” da Retórica. Para Só-
crates, porém, Retórica não é arte, porque estaria ligada 
tão somente às percepções, que seriam falhas. 

Mas não é só isso. Ele, Górgias, também se julga ca-
paz de formar oradores. Mas, para Sócrates, a Retórica não 
se caracterizaria por ser arte de qualquer espécie. Sócrates 
critica a Retórica sofística, também em “Teeteto” - que 
trata da distinção entre os juízos -, por não ter noção dos 
meios a que recorre ou saber explicar a causa de todos eles. 
É na introdução do “Teeteto” (a partir de 149c), portanto, 
que também podemos verificar um modo de proceder di-
alético com a chamada maiêutica socrática, ou seja, a arte 
das parteiras - como era a “profissão” da própria mãe de 
Sócrates - e daí sua analogia - de “trazer à luz” o conheci-
mento ou a Razão. Sócrates vai objetar que a episteme 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

7 

“mantém um vínculo intrínseco com a Verdade”, ao passo 
que a opinião serve para todo e qualquer assunto. 

A arte de argumentação maiêutica, em outros ter-
mos, era uma maneira de avaliar a legitimidade do que 
fora tratado, concebido, transformando o diálogo num 
momento de investigação. Adendo: os sofistas tinham a 
pretensão de saber, por isso, para eles, o mundo é o modo 
como esse mesmo mundo aparece para o ser. O ser para 
os sofistas, em última análise, passaria a ter vários senti-
dos. Portanto, o sofista tem de negar o princípio da não-
contradição. A Retórica, pois, não seria capaz de produzir 
episteme, porque não regularia a capacidade de seu dis-
curso em revelar o ser, persuadindo na mera opinião, con-
forme o viés dialético. Logo, segundo Sócrates, como tam-
bém destacamos ao fazermos a distinção entre Retórica e 
Dialética, não se poderia persuadir aquele que sabe, isto é, 
aquele que tem o conhecimento. 
 
A PERSUASÃO 

 
Do ponto de vista de Górgias, deveria ele aceitar, 

passivamente, digamos, a conclusão de Sócrates? Ou seja, 
Górgias não poderia, dentro dos critérios dele, Górgias, re-
cusar as distinções socráticas de cunho dialético, distin-
ções essas já expostas acima? Talvez, mas não o faz. Bas-
tava que recusasse, simplesmente, a diferença ou distinção 
entre episteme versus doxa. Porém, a Retórica, em si, com 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

8 

suas características relativistas de que “nada é” ou “tudo 
vale” (a exemplo do filósofo da ciência Paul Feyerabend, 
um dos expoentes do relativismo científico como em 
“Adeus à Razão”), não se interessaria, talvez, nem na “de-
fesa” de suas “recusas” da episteme socrática, digamos, 
porque, sendo opinativa ou mesmo retórica, não revelaria 
o ser ou a Verdade, seguindo - e vimos que só persuadir é 
o objetivo da Retórica - na mera opinião. 

Górgias poderia recusar Sócrates com o argumento, 
ainda, de que seria impossível conhecer o ser porque ha-
veria um descompasso entre sentir e pensar, o que tornaria 
impossível qualquer dizer a seu respeito, ou seja: mesmo 
se o ser “é”, ele seria incognoscível (até incomunicável). 
Para Górgias, a relatividade da experiência perceptiva tor-
naria impossível qualquer dizer a seu respeito. Objetiva e 
hipoteticamente falando, Górgias poderia até responder, 
no diálogo com Sócrates, o seguinte: “Pode-se pensar o ser 
tanto no que ele é quanto no que ele não é, ou seja, não 
haveria como distinguir um e outro, quer dizer, não seria 
possível conhecer o ser porque ele pode ser tanto verda-
deiro quanto falso”. Conforme Górgias, caso ele recusasse 
a distinção socrática, diria que não se pode ater-se à Ver-
dade. 

E se não podemos nos ater à Verdade é porque, se-
gundo Górgias e os relativistas, teríamos só opiniões sobre 
as coisas, por isso o caminho seria o da persuasão. Platão, 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

9 

nos trechos mencionados (454c-455a), através de seus diá-
logos socráticos, trata, pois, da “arte” da Retórica, da epis-
teme (V ou F) e da persuasão em Górgias, isto é, o fato de 
que cada “logos” seria, para os sofistas, um pronunciar 
subjetivo. Dito de outra forma, o questionamento se daria, 
então, “se”, nesse caso, a persuasão fosse o único parâme-
tro para engendrar uma realidade (percepção), conside-
rando a ausência no relativismo de critério epistêmico 
(como queria Sócrates) da estratégia discursiva sofística 
(termo, aliás, que deriva de “sofia”, a sabedoria). A Retó-
rica dos tribunais, mas não vamos especificar aqui, seria, 
pois, uma crença a respeito do justo e do injusto. Para He-
ráclito de Éfeso, a dialética é um todo. Isto é, um antago-
nismo complementar das suas polaridades.  

Além disso, a Retórica não revelaria verdades ou 
produziria conhecimento, mas antes seria um mecanismo 
casual de produção da crença, sem produzir a Razão. Só-
crates refuta tanto em Górgias como em outros diálogos 
(como na introdução de “Teeteto”) a pretensão do sofista 
em se apresentar como possuidor de uma ciência univer-
sal. Podemos considerar, por outro lado, que a omissão de 
Górgias em recusar Sócrates se explique, também, aqui 
como hipótese, naturalmente, por uma natureza sofística 
que não teria a pretensão de revelar – a partir de recusas – 
“verdades” contrárias, procurando não inverter os papeis 
e passar a ser o Objetor de Sócrates, sendo ele, Górgias, 
relativista. Ora, se fôssemos relativistas não poderíamos, 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

10 

como sofistas, nos recusar a recusar? Mas igual haveria 
uma recusa. E ficaríamos girando em círculos. 
 
O TODO E AS PARTES 

 
Se aparecer e ser são a mesma coisa, portanto, para 

eles, sofistas, não faria sentido pretender que a Razão ex-
terminasse o juízo do falso, já que “meu juízo” e “minha” 
percepção são uma e só coisa. Pergunto eu se, voltando à 
questão sobre a recusa de Górgias em objetar Sócrates, se 
ela não seria contrária à própria natureza sofística opina-
tiva. Para Sócrates, porém, existiriam coisas que não se-
riam envolvidas pela sensação, como o fato de perceber-
mos, por exemplo, “um som” e não “dois sons”. Outro 
exemplo: tátil é percepção do tato, mas não da audição. 
Daí que Sócrates insiste no fato de que a Retórica seria in-
compatível com a ciência por se tratar de um instrumento 
de argumentação sofista – portanto limitado – do conheci-
mento de um TODO sobre as partes. 

Para existir conhecimento verdadeiro, conforme 
Sócrates, esse conhecimento deveria mostrar o ser, e isso 
de acordo com os critérios de adequação material para 
qualquer caracterização da natureza do conhecimento, em 
“Teeteto” (Platão). Questionam-se, aqui, e na Retórica, as 
doutrinas tanto protagóricas - como o homem sendo a me-
dida de todas as coisas - quanto heraclitianas -, como 
sendo um fluxo em permanente mudança. Ou seja, a cada 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

11 

momento de contato, vario eu. Isso se daria conforme as 
circunstâncias de julgamento do sujeito. Se o padrão mu-
dasse, eu não estaria mais disposto a dizer o mesmo. “Não 
posso tomar banho duas vezes no mesmo rio” (Heráclito). 
Portanto, a dialética distingue o V do F, mas a Retórica, 
por seu lado, intervém nos sistemas de aparências. 

Sócrates, em suma, faz com a chamada maiêutica 
uma espécie de “parto do conhecimento” e, para ele, Só-
crates, os sofistas, como Górgias, ignoram, simplesmente, 
o que seja esse conhecimento. Um argumento verdadeiro, 
para Sócrates, diz respeito às diferenças e, considerando 
assim, terá de ser, necessariamente dialético, como salien-
tamos anteriormente. A conclusão de Sócrates, que Gór-
gias não rejeita diretamente, mas que poderia fazê-lo se in-
sistisse na “recusa” sofística de estabelecer a Verdade, é a 
de que “conhecimento é a opinião certa aliada ao reconhe-
cimento da diferença”. A diferença, pois, entre V e F é o 
que justificaria, também, posteriormente, a noção de vali-
dade da Lógica, a de um Sujeito (S) e de um Predicado (P), 
mas que não se trata aqui de estendermos. 

O que precisamos, ainda, deixar claro é o fato de 
que, de acordo com Sócrates, um filósofo que se debru-
çava, essencialmente, na natureza humana, a Razão é que 
determina nossas ações. Ou seja, o que fazemos sem 
crença não são ações humanas. O termo crença, nesse con-
texto, tem relação com a ideia de conhecimento, no sentido 
de que os homens sábios e sensatos, na filosofia socrática, 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

12 

são os que evitam o mal. Surge daí um novo problema, da 
mesma forma que já havíamos mencionado antes em rela-
ção ao conceito de Verdade, a saber: o que é o mal? Sócra-
tes, conforme relatos de seu discípulo que foi Platão, acre-
ditava que poderia estimular o debate em direção à Ver-
dade por meio da exposição da ignorância em seus inter-
locutores e que é conhecida pelo termo grego “elenkos” 
(do grego refutar). Trata-se, portanto, do “elenkos socrá-
tico”. 

 
  
A APOLOGIA 

Sócrates propunha uma espécie de tomada de cons-
ciência de seus interlocutores, alguns deles mais, outros 
menos receptivos, por engajamento, isso pelo fato de que, 
para ele, não seria possível o ensinamento da excelência 
ou virtude (“aretê”), ao contrário do que pensavam os so-
fistas. Mas não Sócrates. Para ele, ser mais sábio é saber 
que não se sabe, o que soa, sem dúvida irônico vindo do 
“mais sábio dos homens”, segundo o oráculo de Delfos. O 
conhecimento de Sócrates talvez tenha causado sua “ru-
ína”, porque ele fora, diante de um tribunal popular, con-
denado à morte, acusado de corromper os jovens, de im-
piedade (injustiça) e de introduzir novos deuses ou divin-
dades no cotidiano de Atenas. O julgamento de Sócrates 
aparece em “Apologia”, no qual Sócrates faz sua defesa fi-
losófica contra as acusações, segundo ele, antigas e novas. 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

13 

A diferença entre os sofistas e a filosofia socrática 
fica clara no sentido de que a persuasão, em Sócrates, tinha 
um sentido “eudaimônico”, por assim dizer. Ou melhor: 
Sócrates tinha por intenção, por meio do engajamento de 
seus interlocutores em direção ao conhecimento e à Ver-
dade, melhorar suas almas, ou seja, alcançar a “eudaimo-
nia”, viver bem, viver feliz para uma vida bem-sucedida. 
Percebe-se aqui, nisso corrobora Platão, o interesse da mo-
ral sobre o bem alheio ou nas crenças sobre como agir em 
relação à natureza de cada coisa (“physis”). Esta “Apolo-
gia”, ou seja, a defesa de Sócrates sob o ponto de vista de 
seu espírito filosófico, é um dos diálogos de Platão na sua 
fase dita da “juventude”. As outras duas são conhecidas 
como sendo da “maturidade” (“O Banquete” e “A Repú-
blica”) e da “velhice (“Sofista” e “Leis”). 

Como salientamos no início, a tese sofista (a de que 
nada é) estimulou o que se convencionou chamar de “pa-
radoxos socráticos”, aqueles nos quais Sócrates prefere ra-
ciocinar em cima de coisas práticas e humanas e que po-
dem nos orientar, inclusive como método de investigação 
acadêmica. Parece salutar, antes de uma condenação su-
mária dos sofistas, principalmente, considerá-los tão rele-
vantes quanto Sócrates, porque deles, sofistas, é que se ini-
cia a filosofia dialética (dialética que não era conhecida, 
pelo menos nos termos clássicos) dos filósofos pré-socráti-
cos. Mais do que a Verdade, talvez pudéssemos considerar 
Verdades (no plural). Tanto a Verdade sofista (o que soa 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

14 

como uma contradição dos termos) quanto uma Verdade 
socrática. Talvez seja essa a linha heraclitiana, aliás, da 
unidade dos opostos. 

Heráclito de Éfeso (535 a.C-475 a.C.) fez da dialética 
o sentido de estruturação do mundo por meio do que de-
nominou o “logos”, conforme Kahn (2009). Percebemos na 
dialética heraclitiana, portanto, uma espécie de conexão 
inata entre os opostos, sejam quais forem, que resulta na 
centralidade da noção desse “logos”, ainda complexo no 
mundo grego pré-socrático. Mais tarde, porém, com a 
perda de sua riqueza semântica, o “logos” passa a se refe-
rir ao racionalismo, a um significado único e à Razão. No 
entanto, se ficarmos com a noção de “logos” dentro do 
complexo raciocínio heraclitiano dialético, o “logos” pode 
dar conta de um princípio organizador ou de um antago-
nismo complementar na relação discursiva entre a retórica 
sofista e a episteme socrática. 

É dessa relação que se faz o mundo e, portanto, o 
“logos”. Heráclito, que escreveu uma série de aforismos 
sobre a noção de “logos”, em “Sobre a natureza” (490 a.C), 
comenta, no Fragmento 51: “Eles não compreendem como 
[algo] que difere concorda consigo mesmo: há um vínculo 
reverso, como o de um arco e uma lira”. Em suma, a tese 
da unidade dos opostos, com a qual tentamos justificar 
neste artigo uma relação possível entre os sofistas e a mai-
êutica socrática, está intrinsecamente associada à noção de 
“metron” ou medida. Isso quer dizer que para existir uma 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

15 

unidade entre os opostos, é necessário manter aquela 
mesma oposição entre as polaridades no contexto de uma 
medida precisa. De acordo com G. S. Kirk, J. E. Raven e M. 
Schofield (2010), para ele [Heráclito], o importante era a 
ideia complementar de medida inerente à mudança. 
  



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

16 

 
CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 Tratamos aqui, resumindo, de uma espécie de tripé 
entre os sofistas - retomando “Górgias”, de Platão - , o mé-
todo epistêmico socrático e uma relação entre essas duas 
polaridades no contexto heraclitiano da unidade dos opos-
tos, a saber: sofistas, de um lado, e Sócrates, de outro. Não 
se trata, pelo menos âmbito de nossa pesquisa, ainda em 
fase bastante embrionária, de considerar Sócrates também 
um sofista, uma tese que talvez merecesse maior atenção 
por parte de nós, pesquisadores. Talvez não fosse exagero 
considerarmos toda a história do pensamento ocidental 
justificada pela ideia de uma dialética, seja ela reversa ou 
clássica. Alguns autores modernos, como Edgar Morin, 
por exemplo, é explícito em louvor ao pensamento dialé-
tico heraclitiano, isso porque, conforme Morin (2011), foi 
em Heráclito que ele encontrara, de modo fulgurante, nas 
palavras dele, contradições insuperáveis e fundamentais 
do nosso modo humano de existência. 

Ainda em relação a este artigo, procuramos, aqui, 
revisitar, dentro de uma ótica que talvez considerasse a fi-
losofia como ética da interpretação, nos termos de Vattimo 
(1991), uma forma de compartilhamento não mais baseada 
em uma Verdade irrefutável, inclusive nos estudos da Fi-
losofia. Desde o relativismo científico - cujos expoentes são 
já conhecidos -, parece, em muitos campos de estudos, e 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

17 

não só na Filosofia, mas nela com certeza, que somos obri-
gados a considerar os filósofos dentro de uma camisa-de-
força acadêmica sob risco, caso não sigamos a cartilha, de 
sermos taxados de hereges e, mais tarde, excomungados. 
Isso se não formos perseguidos por “cruzados” e termi-
narmos, ao fim e ao cabo, na explícita fogueira do mundo 
acadêmico São, no máximo, pontos de vista complexos ou, 
caso queiram, com algum sentido de emancipação. 

Ora, o próprio Aristóteles, em “Arte retórica e poé-
tica”, já inicia o primeiro capítulo tratando da “Relação en-
tre a Retórica e a Dialética” e considerando a possibilidade 
de haver analogia entre ambas as formas de discurso, isso 
porque, segundo Aristóteles, tratam, tanto uma como a 
outra, “da competência comum de todos os homens, sem 
pertencerem ao domínio de uma ciência determinada” 
(s/d, p. 29). Em outros termos, o que Aristóteles quer dizer 
é que “todos se empenham, dentro de certos limites, em 
submeter a exame ou defender uma tese, em apresentar 
uma defesa ou uma acusação” (idem, p. 29). Finalmente, a 
Retórica, de acordo com Aristóteles, seria uma parte da Di-
alética. Talvez não fosse “parte”, mas antes inata à Dialé-
tica pelo fato de que não se faz nenhum tipo de discurso 
no vazio.  

Sócrates só se justifica pelo viés discursivo de matiz 
sofista. Mas não o inverso. Os sofistas nunca pretenderam, 
pelo menos vemos assim, tomar a iniciativa em refutar Só-



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

18 

crates. Talvez tenhamos nessa relação dialética entre os so-
fistas e a episteme socrática uma chance de ampliarmos, 
ainda mais, discussões em termos hermenêuticos e de uma 
tolerância argumentativa antes como troca do que dicoto-
mias sustentando que A não pode ser B ao mesmo tempo, 
como na Lógica clássica excludente de um terceiro na re-
lação dialética entre Tese e Antítese. O paradigma inter-
pretativo nietzschiano fez cair por terra a correspondência 
do pensamento a uma estrutura estável, mesmo e princi-
palmente nos termos clássicos. Sem falarmos no “Dasein” 
heideggeriano e do “Eu-Outro” maffesoliano. Corrobo-
rando Vattimo, talvez o relativismo represente hoje o ca-
ráter niilista de uma ontologia hermenêutica. E por que 
não começarmos por Sócrates? 
 
REFERÊNCIAS 
ARISTÓTELES. A ética de Nicômaco. São Paulo: Athena 
Editora - Biblioteca Clássica, vol. XXXIII, 1940. 
BARBOSA DIAS , . J. R. . . O ser no “sofista” de Platão. Ka-
lágatos , [S. l.], v. 7, n. 14, p. 57–75, 2021. DOI: 10.23845/ka-
lagatos.v7i14.5979. Disponível em: https://revis-
tas.uece.br/index.php/kalagatos/article/view/5979. 
Acesso em: 26 jan. 2026. 
KAHN, C. A arte e o pensamento de Heráclito. São Paulo: 
Paulus, 2009. 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

19 

KIRK, G.S et ali. Os filósofos pré-socráticos. História crí-
tica com seleção de textos. 7ª ed. Tradução de Carlos Al-
berto Louro Fonseca. Lisboa: Fundação Calouste Gulben-
kian, 2010. 
MELO ARAUJO, C. .; SANTOS MENESES, T. . CIDADÃO 
DE BEM: : CONSIDERAÇÕES SOBRE A HONRA EM A 
DEFESA DE PALAMEDES. Polymatheia - Revista de Fi-
losofia, [S. l.], v. 13, n. 23, 2021. Disponível em: https://re-
vistas.uece.br/index.php/revistapolymatheia/arti-
cle/view/5645. Acesso em: 26 jan. 2026. 
MORIN, E. Mes philosophes. Paris: Éditions Germina, 
2011. 
NIETZSCHE, F. Crepúsculo dos ídolos. Tradução e notas: 
Paulo César de Souza. São Paulo: Cia. Das Letras, 2006. 
PLATÃO. Apologia de Sócrates. São Paulo. Nova Cultu-
ral, 1999. 
PLATÃO. Górgias. Daniel R. N. Lopes tradução, ensaio 
introdutório e notas. São Paulo, Perspectiva, 2016. 
VATTIMO, G. Éthique de l`interprétation. Paris: Éditions 
la Découverte, 1991. 
 
 


