
 e26006 

 v. 3     n. 1     2026 

Submetido em 12/2025 
Aprovador em 01/2026 

ISSN: 3085-6434    
DOI: https://doi.org/10.71263/hxzspp71 

JOGOS FILOSÓFICOS COM 
ADOLESCENTES DE ESCOLA PÚBLICA  

  

Vania Mendes dos Santos1 

 
 

Resumo 
Este relato de experiência descreve a aplicação de oficinas 
de jogos filosóficos com estudantes do Ensino Médio Inte-
grado do IF Sertão Pernambucano, Campus Zona Rural de 
Petrolina, realizada durante a 22ª Semana Nacional de Ci-
ência e Tecnologia de 2025. Sob a orientação do Prof. Dr. 
Gabriel Kafure da Rocha, a iniciativa utilizou dinâmicas 

 
1 Bolsista em Iniciação Científica (PIBIC-CNPQ). Graduanda em Filosofia 
pelo PROF-FILO IFSertãoPE. E-mail: vaniamendes24871@gmail.com  

https://doi.org/10.71263/hxzspp71
mailto:vaniamendes24871@gmail.com


 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

2 

como o "Verdadeiro ou Falso Filosófico" e o "Dominó Filo-
sófico" para transformar o ensino de filosofia em uma prá-
tica viva, dialógica e experimental, fundamentada nas 
perspectivas de Walter Kohan. A metodologia buscou 
romper com modelos tradicionais de mera transmissão de 
conteúdos, promovendo um ambiente horizontal de es-
cuta e problematização que estimulou o engajamento afe-
tivo, a capacidade argumentativa e a autonomia intelec-
tual dos adolescentes. Embora tenha enfrentado desafios 
como o tempo reduzido e a dificuldade inicial de argu-
mentação de alguns alunos, a experiência evidenciou que 
os jogos funcionam como dispositivos pedagógicos poten-
tes para a construção coletiva de sentido e para uma for-
mação crítica e democrática no contexto da escola pública. 
Palavras-chave: Jogos Filosóficos, Ensino de Filosofia, 
Walter Kohan. 
 
 

A presente experiência foi desenvolvida em 23 de 
Outubro de 2025, no Instituto Federal do Sertão 
Pernambucano, Campus Zona Rural de Petrolina- PE, 
durante a 22ª Semana Nacional de Ciência e Tecnologia, 
com os alunos do curso Médio Integrado, com a orientação 
do Prof. Dr. Gabriel Kafure da Rocha, a presença da 
filosofia em várias etapas da educação tem sido 
historicamente marcada por desafios relacionadas à sua 
legitimidade, metodologia e relevância pedagógica. Em 
contextos educacionais atravessados por crises estruturais, 
sociais e culturais, pensar práticas que favoreçam o 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

3 

diálogo, a reflexão e a formação crítica tornam-se uma 
necessidade urgente. Nesse cenário, os jogos filosóficos 
foram adotados como estratégia pedagógica com o 
objetivo de criar um ambiente de diálogo, escuta e 
problematização, aproximando o filosofar das vivências 
concretas dos adolescentes. A proposta dialoga com 
perspectivas contemporâneas da educação filosófica, 
especialmente aquelas inspiradas na filosofia para 
crianças e jovens, que compreendem a filosofia como 
prática do pensar e da convivência democrática. A 
utilização de jogos filosóficos fundamenta-se na 
concepção de que o pensamento crítico não se desenvolve 
apenas pela transmissão de conteúdos, mas pela 
experiência do questionamento, da argumentação e da 
reflexão coletiva. O trabalho com jogos filosóficos foi 
integrado à rotina pedagógica da turma, articulado com 
temas transversais como convivência, regras, justiça, 
amizade, identidade e liberdade. O ambiente foi 
organizado de modo a favorecer o diálogo, geralmente em 
círculo, reforçando a idéia de horizontalidade entre 
educador(a) e alunos. Filósofos como Walter Kohan 
defendem “ao ensinar filosofia, é de um modo de vida” 
para o autor ensinar filosofia não se reduz à disseminação 
de conceitos, teorias ou à historia da filosofia, mas implica 
assumir uma postura existencial diante do ato educativo. 
Nesse sentido, a filosofia se apresenta como prática que se 
vive, se experimenta e se constrói no cotidiano da sala de 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

4 

aula. Kohan compreende que o ensino filosófico como 
uma forma de habitar o mundo de modo reflexivo, crítico 
e sensível ao outro. O educador, portanto, não apenas 
ensina filosofia, mas vive filosoficamente, criando 
condições para que o pensamento aconteça na relação com 
os estudantes. Nessa perspectiva, o jogo não é entendido 
como uma simples atividade lúdica, mas como dispositivo 
filosófico que provoca o pensamento, desestabiliza 
certezas e cria condições para o exercício da autonomia 
intelectual. Ao jogar, os estudantes são convidados a 
justificar opiniões, escutar argumentos divergentes e 
reformular suas próprias ideias. 

 
A experiência e a verdade habitam espaços 
diferentes e possuem uma relação complexa. 
Uma experiência intensa, importante, 
desejável, supõe um compromisso com uma 
certa verdade acadêmica, histórica, que a 
antecede. (Kohan, 2005, p.16) 

 
Walter Kohan problematiza a concepção tradicional 

de verdade como algo fixo, universal e plenamente 
transmissível. Para o filósofo, a experiência não se 
subordina automaticamente à verdade, nem pode ser 
reduzida a um critério de validação objetiva do 
conhecimento. Pelo contrário, trata-se de um campo 
aberto, marcado pela singularidade, pela 
imprevisibilidade e pela intensidade do vivido. Nesse viés, 

uma experiência intensa não garante, por si 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

5 

só, acesso à verdade, assim como a verdade não se impõe 
necessariamente como resultado de experiência. A relação 
entre ambas é complexa porque a experiência transforma 
o sujeito, afeta modos de sentir, pensar e existir, enquanto 
a verdade, no horizonte filosófico, permanece sempre 
provisória, situada e atravessada por interpretações. 
Kohan, assim, afasta-se de uma pedagogia que busca 
resultados mensuráveis e verdades previamente 
estabelecidas, para defender uma educação que valoriza o 
acontecimento do pensamento. 

Foram utilizados diferentes jogos filosóficos, 
adaptados à faixa etária e a realidade da escola, entre eles: 
Jogo 1- Verdadeiro ou Falso Filosófico. Os alunos ouviam 
afirmações curiosas (ex: As perguntas são mais 
importantes que as respostas.) e deveriam posicionar-se,  
justificando sua escolha. 

 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

6 

Figura 2 - Jogo Verdadeiro ou Falso Filosófico. 
( Fonte:autoria própria, 2025) 
 
Jogo 2- Domino Filosófico. Os adolescentes ouviam as 
perguntas ( ex: Pensar é importante, por quê?) para colocar 
a carta ela deve responder argumentando a resposta, se 
não responder passa a vez. Ganha quem acabar as cartas 
primeiro. 

 
Figura 3- Jogo Dominó Filosófico. (Fonte: autoria própria, 
2025) 
A participação dos adolescentes manifestou alto 
engajamento cognitivo e afetivo. Houve disposição em 
intervir diálogo, demonstrando curiosidade genuína e 
respeito pelas falas dos colegas. Tal comportamento 
corrobora a tese de que nesta faixa etária não é apenas 
receptora de conhecimento, mas produtora ativa dos 

sentidos. Resultados observados: 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

7 

✔ Estímulo à curiosidade e a criatividade. 
✔ Desenvolvimento da capacidade argumentativa. 
✔ Reconhecimento do estudante como sujeito pensante. 

A Oficina de Jogos Filosóficos foi inspirada na 
proposta do filósofo Walter Kohan “Interessa-nos dar 
alguma atenção a essa condição tensionante da filosofia e 
seu ensino para poder fortalecer as forças e potências que 
habitam o pensamento daqueles que aprendem e ensinam 
(filosofia).” Ao afirmar que é preciso dar atenção a essa 
condição para fortalecer as forças e potencias do 
pensamento, o autor defende que a filosofia autêntica não 
é um exercício de repetição de verdades prontas, mas um 
movimento de questionamento e abertura. Filosofar é pôr-
se em desconforto, estranhar o que parece óbvio, duvidar 
do que é dado. Por isso, qualquer tentativa de transformar 
a filosofia em disciplina neutra, previsível e meramente 
conteudista é uma forma de neutralizar sua potência 
formativa. Nesse contexto, o ensino de filosofia não pode 
ser reduzido á transferência de ideias, mas deve ser vivido 
como espaço de criação e movimento. Kohan sugere tanto 
quem ensina quanto quem aprende precisa entrar em 
contato com a dimensão viva e inquieta do pensamento. É 
justamente a tensão que faz surgir o pensamento filosófico 
natural. Educar filosoficamente é, então, provocar 
pensamento, mas não oferecer respostas prontas. Assim, 
dar atenção a condição tensionante da filosofia significa 

reconhecer sua força libertadora. Ao 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

8 

fortalecer essa grandeza, não apenas se ensina filosofia, 
mas se cria condições para que o pensamento se torne 
ativo, crítico e criador. Trata-se de formar sujeitos que 
pensam por si mesmos, capazes de intervir no mundo com 
consciência e autonomia. Portanto, o ensino de filosofia só 
cumpre sua função quando preserva e potencializa a 
tensão que habita o pensamento. Logo, os jogos filosóficos 
deixam de ser mero entretenimento e torna-se experiência 
filosófica de reflexão e construção coletiva de sentido. 

 
Filosofia na Escola” foi também uma 
experiência no sentido de que antes de 
iniciar o projeto não tínhamos um metado 
estabelecido e consolidado,  nem sequer 
objetivos precisos. (Kohan, 2005  , p.15). 
 

Kohan demonstra que o projeto “ Filosofia na Escola” 
se constituiu como experiência aberta e experimental, pois 
“não partiu de um metado rígido nem de objetivos 
totalmente definidos”. Essa perspectiva se conecta 
diretamente com a aplicação da Oficina de Jogos 
Filosóficos na Escola, pois ambos compartilham a mesma 
lógica de descoberta e construção de conhecimento. Ao 
utilizar os jogos filosóficos, professores e alunos “não 
seguem apenas instruções ou conteúdos previamente 
fixos: o aprendizado surge da interação, do 
questionamento e da reflexão que surgem durante a 
atividade. Jogos como o Verdadeiro ou Falso Filosófico  e 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

9 

o Dominó Filosófico, permitem que os estudantes 
explorem ideias, testem argumentos e experimentem 
diferentes perspectivas, de forma semelhante á 
experiência pedagógica descrita por Kohan. Dessa forma, 
os jogos filosóficos comprovam que a filosofia na escola 
ganha força quando é vivida como experiência, onde a 
aprendizagem não é apenas alienação de conhecimento, 
mas construção compartilhada e experimental do 
pensamento.  

Apesar dos resultados positivos, a experiência 
também apresentou desafios, como o tempo reduzido das 
aulas, a necessidade de adaptação constante dos jogos e as 
dificuldades iniciais de alguns estudantes em sustentar 
argumentos. Tais limites, no entanto, fazem parte do 
próprio processo formativo e reforçam a continuidade da 
proposta. O relato evidência que os jogos filosóficos 
constituem uma metodologia significativa para o ensino 
de filosofia em escolas públicas, especialmente 
adolescentes. Ao promover o diálogo, a problematização 
e a participação ativa, essas práticas contribuem para uma 
educação filosófica comprometida com a formação crítica  
e democrática dos estudantes. 

 
 
Referencias  
 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

10 

AQUINO, Nelcino H.; ROCHA, Gabriel K. A FILOSOFIA 
CANTADA: Ensino de Filosofia a partir da musica 
popular nordestina. dialektiké – Revista de Filosofia, v. 5, 
n. 1, 2025, p. 56–67. Disponível em: 
https://doi.org/10.15628/dialektike.2025.19002  
 
KOHAN, Walter O. Infância, política e pensamento: 
ensaios sobre filosofia e educação.Buenos Aires: Del 
Estante Editorial, 2016. 
 
KOHAN, Walter Omar. Filosofia: o paradoxo de aprender 
e ensinar. Tradução de Ingrid Müller Xavier. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2009. (Coleção Ensino de Filosofia). 
 
KOHAN, Walter Omar. Infância. Entre educação e 
filosofia / Walter Omar Kohan. - 1 e d ., 1. reimp. - Belo 
Horizonte : Autêntica, 2005.  
 
LEÃO, Adalgisa. Um Jogo Bastante Perigoso: Sobre 
Literatura e Filosofia. Re(senhas), [S. l.], v. 1, n. 1, p. 
e24002, 2024. DOI: 10.71263/3ne33h57. Disponível 
em: https://resenhas.ojsbr.com/resenhas/article/view/
8. Acesso em: 27 jan. 2026. 
 
ROCHA, G.K.. A RITMANÁLISE DA EDUCAÇÃO: A 
IMAGEM DA CRIANÇA EM BACHELARD. IDEAÇÃO 
(UEFS), 2018. Disponível em: 
https://doi.org/10.13102/ideac.v0i0.2995 
 
Rocha, G. K. da ., Santos, D. M. dos ., & Pinho, R. O. A 

INFÂNCIA EM BACHELARD E STEINER: 

https://doi.org/10.15628/dialektike.2025.19002
https://doi.org/10.71263/3ne33h57
https://resenhas.ojsbr.com/resenhas/article/view/8
https://resenhas.ojsbr.com/resenhas/article/view/8
https://doi.org/10.13102/ideac.v0i0.2995


 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

11 

UM PONTO DE VISTA DA EDUCAÇÃO 
ANTROPOSÓFICA CONTRA A CRÍTICA DE 
ONFRAY. Interação - Revista De Ensino, Pesquisa E 
Extensão, 21(1), 2019. p. 51–67. Disponível em:. 
https://doi.org/10.33836/interacao.v21i1.284 
 
 

https://doi.org/10.33836/interacao.v21i1.284

