
 e26011 

 v. 3     n. 1     2026 

Submetido em 12/2025 

ISSN: 3085-6434    
DOI: https://doi.org/10.71263/v4sh0e03 

Aprovado em 02/2026  

EXPERIÊNCIA, INFÂNCIA E CULTURA 
CAMPONESA:  

 Uma leitura benjaminiana da brincadeira 

José Luís de Barros Guimarães1 
Ana Lúcia Pereira dos Santos2 

 
 
 
 
Resumo: Este artigo analisa o resgate dos jogos e brincadeiras 
populares na educação infantil como práticas culturais 
decisivas para a formação das crianças e para a preservação da 

 
1 Doutor em Filosofia. Professor Adjunto da Universidade Federal do Piauí. 
Email: zeluis@ufpi.edu.br ORCID: 0009-0009-6358-4393.  
2 Graduada em Licenciatura em Educação do Campo (LedoC), na área de 
Ciências Humanas e Sociais, pela Universidade Federal do Piauí (UFPI). 
Email: analuciaduasveredas@gmail.com 

https://doi.org/10.71263/v4sh0e03
mailto:zeluis@ufpi.edu.br
mailto:analuciaduasveredas@gmail.com


 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

2 

cultura camponesa. O objetivo consiste em compreender de que 
modo essas práticas lúdicas podem operar como mediações 
formativas capazes de reativar experiências coletivas e 
fortalecer a transmissão intergeracional de saberes no meio 
rural. A pesquisa, de natureza bibliográfica, fundamenta-se na 
filosofia de Walter Benjamin, especialmente em suas reflexões 
sobre infância, experiência, memória e tradição. A partir desse 
referencial, sustenta-se que a perda progressiva das 
brincadeiras tradicionais, sob as determinações da sociedade 
moderna capitalista, integra um processo mais amplo de 
empobrecimento da experiência e de dissolução das formas 
comunitárias de transmissão cultural. Demonstra-se que, no 
contexto camponês, os jogos populares constituem não apenas 
práticas recreativas, mas formas históricas de sedimentação da 
memória coletiva, nas quais a infância participa ativamente da 
continuidade simbólica do mundo vivido. Argumenta-se, por 
fim, que o resgate crítico dessas práticas na educação infantil 
não representa um retorno nostálgico à tradição, mas a 
reativação de uma dimensão experiencial capaz de confrontar 
a lógica fragmentária da modernidade e de reinscrever a 
formação infantil no horizonte da memória compartilhada. 
 
Palavras-chave: Walter Benjamin; Educação; Infância; 
Jogos e brincadeiras; Cultura camponesa. 
  



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

3 

 
1. INTRODUÇÃO 
 

O brincar constitui uma dimensão fundamental da 
existência humana desde a infância, configurando-se 
como uma prática por meio da qual as crianças se 
relacionam com o mundo, com os outros e consigo 
mesmas. O jogo e a brincadeira não se reduzem a um 
simples passatempo, mas assumem papel central no 
desenvolvimento das capacidades sociais, intelectuais, 
afetivas e físicas do indivíduo, contribuindo para a 
ampliação de suas potencialidades, bem como para o 
enfrentamento de limites e dificuldades próprias do 
processo formativo. 

Nessa direção, Marinho afirmou que: “A 
brincadeira é considerada uma atividade que assume 
características peculiares no contexto social, histórico e 
cultural” (Marinho, 2007, p. 33). A partir dessa 
compreensão, torna-se possível reconhecer que o ato de 
brincar permite às crianças apreender elementos da 
cultura, tais como costumes, traços regionais e diferentes 
formas de manifestação expressiva. Ao brincar, a criança 
não apenas reproduz práticas sociais, mas participa 
ativamente e efetivamente da construção e da 
ressignificação da cultura em que está inserida. 

O conhecimento e a valorização da cultura, 
apropriados pelas crianças por meio do brincar e do jogar, 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

4 

revelam-se, portanto, de extrema relevância no processo 
formativo. Um repertório de práticas lúdicas aprendido, 
inventado, transmitido ou apropriado pelas crianças em 
seus diversos contextos sociais contribui diretamente para 
a constituição da cultura infantil. Jogos, brinquedos e 
brincadeiras atuam, assim, como elementos estruturantes 
das experiências infantis, favorecendo processos de 
socialização, aprendizagem e produção de sentidos. 

Entretanto, observa-se que os objetivos e propósitos 
historicamente atribuídos aos jogos, brinquedos e 
brincadeiras vêm se enfraquecendo ao longo do tempo. 
Na contemporaneidade, tais práticas encontram-se, em 
grande medida, substituídas por atividades vinculadas 
aos desenhos animados, videogames, filmes, websites, 
jogos eletrônicos, revistas e demais produtos da indústria 
cultural, os quais orientam o sistema de comunicação e 
informação amplamente difundido na sociedade atual.  

Esse cenário impacta diretamente a vivência do 
brincar, afastando as crianças de práticas tradicionais e de 
vínculos mais estreitos com a cultura local. Alinhado a 
essa reflexão, Benjamin relatou que, para além do prazer, 
as brincadeiras favorecem o desenvolvimento integral da 
criança, pois “controlam a agressividade, proporcionam a 
realização de desejos, a adaptação ao grupo social de 
convívio, o desenvolvimento da afetividade entre os 
companheiros, a vivência de sentimentos diferentes, entre 
outros aspectos” (Benjamin, 1997, p. 52). Todavia, como o 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

5 

próprio autor apontou, as dificuldades se intensificam 
diante do avanço tecnológico e da racionalização crescente 
da vida social, que tendem a empobrecer as experiências 
infantis e a reduzir o espaço do brincar livre e criativo. 

Diante desse contexto, emerge a problemática que 
orienta o presente artigo: de que modo os jogos e 
brincadeiras populares, no contexto da educação infantil, 
podem contribuir para o fortalecimento da cultura 
camponesa? Pretende-se, ainda, levantar reflexões acerca 
da importância do jogo na educação infantil enquanto 
dinâmica de conhecimento e de socialização da criança, 
considerando sua dimensão cultural, histórica e formativa. 

Assim, definiu-se como objetivo geral compreender 
de que modo o resgate dos jogos e brincadeiras populares 
no contexto da educação infantil pode contribuir para o 
fortalecimento da cultura camponesa. Como objetivos 
específicos, busca-se: analisar o conceito de infância 
apresentado por Benjamin a partir de sua crítica à 
pedagogia moderna; compreender como os jogos e 
brincadeiras podem auxiliar no processo de formação das 
crianças com base nas reflexões educacionais 
benjaminianas; identificar os principais jogos e 
brincadeiras presentes no imaginário das culturas 
camponesas; e refletir sobre a importância do jogo na 
educação infantil enquanto dinâmica de conhecimento e 
de socialização. 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

6 

Metodologicamente, trata-se de uma pesquisa 
bibliográfica de caráter qualitativo, orientada pelo método 
hermenêutico. Conforme destacou Minayo, “a 
interpretação hermenêutica busca compreender os 
sentidos que os sujeitos atribuem às suas ações, práticas e 
produções simbólicas, situando-os em seus contextos 
históricos e sociais” (Minayo, 2014, p. 79). Nessa 
perspectiva, a análise desenvolveu-se por meio de um 
movimento circular de compreensão — o chamado círculo 
hermenêutico — no qual parte e todo se iluminam 
reciprocamente, permitindo que os conceitos sejam 
interpretados à luz do contexto e que o contexto seja 
reinterpretado à luz das categorias teóricas mobilizadas. 
Como afirmou Gadamer, “a hermenêutica não é um 
método das ciências do espírito no sentido de um conjunto 
de regras técnicas, mas a explicitação da compreensão 
enquanto modo de ser do próprio homem” (Gadamer, 
1999, p. 386). 

Assim, o corpus teórico principal é constituído por 
textos de Walter Benjamin que abordam diretamente as 
categorias de infância, brinquedo, experiência e tradição, 
dentre os quais se destacam Reflexões sobre a criança, o 
brinquedo e a educação (2009), especialmente o ensaio 
“Brinquedos e jogos: observações sobre uma obra 
monumental”, e o texto “Experiência e pobreza”, 
publicado em Magia e técnica, arte e política (1994). A seleção 
dessas obras fundamenta-se na centralidade que nelas 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

7 

assumem as noções de experiência (Erfahrung), 
empobrecimento da experiência, memória e formação, 
categorias que estruturam a análise proposta. O 
procedimento metodológico consistiu na interpretação 
dessas categorias à luz da problemática da infância na 
cultura camponesa, buscando estabelecer uma articulação 
dialética entre o referencial benjaminiano e as práticas 
lúdicas tradicionais, compreendidas como formas 
históricas de transmissão cultural. 

2 A CONCEPÇÃO BENJAMINIANA DE INFÂNCIA E 
SUAS IMPLICAÇÕES FORMATIVAS 

Ao longo da história, embora as crianças sempre 
tenham existido como presença concreta nas sociedades, a 
infância nem sempre foi reconhecida e compreendida 
como uma categoria específica, dotada de sentidos 
próprios. A temática da infância passou a se constituir 
como objeto sistemático de reflexão apenas em 
determinado momento histórico, tornando-se, desde 
então, campo de investigação de diferentes pesquisadores. 
Diversos enunciados e abordagens teóricas contribuíram 
para a abertura de novos horizontes de compreensão 
acerca das crianças e de suas formas de estar no mundo. 

Compreender a infância exige reconhecê-la não 
como uma condição natural ou universal, mas como uma 
construção histórica, social e cultural. As formas de 
participação atribuídas às crianças variam conforme a 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

8 

organização social, os valores culturais e os modos de vida 
predominantes em cada sociedade. Nesse sentido, cada 
contexto histórico elabora representações específicas da 
infância, produzindo concepções, expectativas e práticas 
que orientam o modo como as crianças são vistas, 
educadas e inseridas na vida social. 

No âmbito dessa discussão, a reflexão 
benjaminiana desloca a infância da perspectiva normativa 
presente nos manuais explicativos do desenvolvimento 
infantil e a reinsere no interior de uma crítica mais ampla 
à modernidade. Em sua obra, a infância não é 
compreendida apenas como uma fase preparatória da 
vida adulta, mas como uma experiência singular, capaz de 
revelar aspectos fundamentais das relações humanas na 
contemporaneidade. A partir de uma concepção crítica da 
história e da linguagem, Benjamin analisa a infância em 
oposição aos processos de racionalização, repetição e 
mercantilização que caracterizam a sociedade moderna. 

Nesse contexto, a infância aparece como uma 
dimensão que tensiona a lógica da vivência superficial e 
da adaptação automática ao mundo das mercadorias. 
Benjamin associou a modernidade à produção de sujeitos 
cada vez mais submetidos à repetição, à mesmice e à perda 
da experiência profunda. A criança, por sua vez, ainda não 
completamente integrada a essa lógica, estabelece uma 
relação distinta com os objetos, os espaços e o tempo, 
abrindo a possibilidade de uma experiência menos 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

9 

instrumental e mais sensível do mundo. Ademais, a 
reflexão benjaminiana sobre a infância foi atravessada por 
lembranças de sua própria experiência infantil, 
especialmente aquelas vividas em Berlim.  

Contudo, tais rememorações não se configuram 
como uma autobiografia no sentido tradicional. Trata-se, 
antes, de uma narrativa que articula dimensões sociais, 
históricas e psíquicas, na qual o olhar do adulto recupera 
a percepção da criança para compreender criticamente a 
realidade de sua época. Benjamin interessou-se 
precisamente pela criança que, aos olhos do adulto, 
aparece como desajeitada, ingênua ou deslocada, mas que, 
em sua relação com o mundo, revela formas singulares de 
percepção e experiência. É nesse horizonte que, ao refletir 
sobre a infância e suas produções culturais, a filosofia 
benjaminiana trouxe análise que evidencia a maneira 
como a criança percebe o mundo a partir de um olhar 
ainda não conformado pela lógica adulta.  

Nessa perspectiva, em “Livros infantis velhos e 
esquecidos”, o Benjamin destacou que a criança vê o mundo 
com olhos ainda não ajustados às convenções da 
racionalidade capitalista dominante: 

 
É que as crianças são especialmente 
inclinadas a buscarem todo local de trabalho 
onde a atuação sobre as coisas se processa de 
maneira visível. Sentem-se irresistivelmente 
atraídas pelos detritos que se originam da 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

10 
construção, do trabalho no jardim ou na 
marcenaria, da atividade do alfaiate ou onde 
quer que seja. Nesses produtos residuais elas 
reconhecem o rosto que o mundo das coisas 
volta exatamente para elas, e somente para 
elas. Neles, estão menos empenhadas em 
reproduzir as obras dos adultos do que em 
estabelecer uma relação nova e incoerente 
entre esses restos e materiais residuais. Com 
isso as crianças formam o seu próprio mundo 
de coisas, um pequeno mundo inserido no 
grande. (Benjamin, 2002, p. 103-104) 

 
A partir dessa reflexão, a filosofia benjaminiana 

afastou-se de qualquer tentativa de naturalizar a infância 
como um estágio marcado pela ingenuidade, pela 
passividade ou pela falta. Ao contrário, essa perspectiva 
teórica revela a criança como um sujeito dotado de uma 
forma própria de relação com o mundo, que não se 
submete imediatamente à lógica funcional e instrumental 
da vida adulta. A infância aparece, assim, como um campo 
de experiência no qual o olhar ainda não foi 
completamente moldado pelos hábitos, pela utilidade e 
pela repetição que caracterizam a racionalidade moderna. 

Nessa leitura crítica, a criança se relaciona com a 
cultura a partir de um ponto de exterioridade. Por ainda 
não estar plenamente integrada às convenções do mundo 
adulto, ela observa, manipula e transforma os objetos de 
maneira inventiva, inaugurando novas possibilidades de 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

11 

sentido. A criança não apenas reproduz a ordem existente, 
mas reinventa o mundo a partir dos restos, dos fragmentos 
e dos materiais descartados, estabelecendo com eles 
relações livres e criativas. Trata-se de uma experiência que 
escapa à lógica da finalidade imediata e da produtividade, 
abrindo espaço para o jogo, a imaginação e a criação. 

Desse modo, a infância traz consigo a potência de 
recriar o mundo, justamente porque ainda não está 
completamente conformada às formas estabelecidas da 
realidade social. Ao reconhecer-se no “rosto que o mundo 
volta para ela”, a criança estabelece uma relação singular 
com as coisas, marcada pela curiosidade, pela 
experimentação e pela possibilidade de transformação. 
Essa capacidade de deslocamento e de estranhamento 
revela a infância como um momento privilegiado de 
crítica implícita à ordem existente, uma vez que o hábito 
ainda não “fez a obra”, como ocorre no universo adulto. 

É nessa chave interpretativa que o filósofo alemão 
recorreu a figuras alegóricas para pensar a experiência 
infantil e sua relação com a modernidade. Entre essas 
figuras, destaca-se o personagem do Corcundinha, que 
expressa, de modo simbólico, uma forma de percepção 
desviada e não ajustada à normalidade imposta pela vida 
moderna, permitindo aprofundar a crítica às formas de 
adaptação e conformismo produzidas pela sociedade 
burguesa. Essa reflexão é desenvolvida a seguir: 

 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

12 
O corcundinha era da mesma espécie. 
Contudo não se aproximou de mim. Só hoje 
sei como se chamava. Minha mãe me revelou 
seu nome sem que eu o soubesse. “Sem jeito 
mandou lembranças” era o que sempre me 
dizia quando eu quebrava ou deixava cair 
alguma coisa. E agora entendo do que falava. 
Falava do corcundinha que me havia olhado. 
Aquele que é olhado pelo corcundinha não 
sabe prestar atenção. Nem a si mesmo nem ao 
corcundinha. Encontra-se sobressaltado em 
frente a uma pilha de cacos: “Quandoa 
sopinha quero tomar/ É a cozinha que vou,/ 
lá encontro um corcundinha/ Que minha 
tigela quebrou.” (Benjamin, 1995, p.141) 

 
A partir da figura alegórica do corcundinha, torna-

se possível apreender aspectos centrais do modo como a 
infância percebe e experiencia o mundo. A imagem do 
“sem jeito”, recorrente na narrativa, não remete a uma 
falha ou deficiência da criança, mas a uma forma 
específica de relação com a realidade. Aquilo que, do 
ponto de vista adulto, aparece como desatenção ou 
desorientação revela-se, nessa leitura, como expressão de 
um olhar ainda não disciplinado pelas exigências da 
funcionalidade, da ordem e da adaptação. 

Nessa perspectiva, a experiência infantil é marcada 
por insegurança, fragilidade e estranhamento, mas 
também por criatividade, curiosidade, fantasia e abertura 
perceptiva. Esses elementos não indicam uma carência em 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

13 

relação ao mundo adulto, mas uma outra lógica de 
apreensão da realidade. O “sem jeito” torna-se, assim, um 
traço constitutivo da infância, evidenciando uma forma de 
atenção dispersa que permite à criança perceber aquilo 
que escapa ao olhar habituado do adulto. Trata-se de uma 
sensibilidade que se orienta menos pela finalidade e mais 
pela experimentação, pelo jogo e pela imaginação. 

Essa compreensão da infância está associada a uma 
postura crítica diante dos modelos pedagógicos que 
tendem a corrigir, normalizar ou suprimir tais formas de 
experiência. A filosofia benjaminiana recusa a ideia de 
uma educação voltada exclusivamente para a adaptação 
da criança às normas do mundo adulto, reconhecendo na 
infância uma potência crítica que se manifesta justamente 
em seu caráter não ajustado. A desatenção, longe de ser 
um déficit, configura-se como um modo singular de 
atenção ao mundo, no qual a criança se abre ao inesperado 
e ao fragmentário. 

Essa reflexão também aparece em outros escritos 
dedicados à relação entre infância, brinquedo e cultura. 
Em Brinquedos e jogos: observações sobre uma obra 
monumental, o autor sustentou que “o mundo da 
percepção infantil está marcado, por toda parte, pelos 
vestígios da geração mais velha, com os quais a criança se 
defronta” (Benjamin, 1984, p. 72). Essa afirmação 
evidencia que a experiência infantil não se desenvolve de 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

14 

forma isolada, mas em contato direto com os objetos, os 
espaços e as práticas herdadas da cultura adulta. 

Ainda assim, essa relação não se dá de modo 
passivo. A criança elabora uma forma simbólica própria 
de se relacionar com o mundo, apropriando-se dos 
elementos culturais disponíveis e ressignificando-os por 
meio do jogo e da imaginação. O brinquedo, nesse sentido, 
não é apenas um objeto imposto pelo adulto, mas um 
material a ser transformado, reinterpretado e incorporado 
à experiência lúdica da criança. Essa capacidade de 
ressignificação revela a infância como um espaço de 
criação e de produção de sentidos. É nesse horizonte que 
o filósofo aprofundou sua reflexão acerca da relação da 
criança com os materiais, os restos e os fragmentos do 
mundo adulto, indicando como esses elementos se 
convertem em matéria-prima para a experiência lúdica e 
para a construção de um universo próprio. Essa discussão 
é desenvolvida a seguir: 

As crianças formam seu próprio mundo de 
coisas, mundo pequeno inserido em um 
mundo maior. Dever-se-ia ter em mente as 
normas desse pequeno mundo quando se 
deseja criar premeditadamente para crianças 
e não se prefere deixar que a própria 
atividade – com todos os seus requisitos e 
instrumentos – encontre por si mesmo o 
caminho até elas ( Benjamin, 1984, p. 77-78). 

 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

15 

A compreensão da infância como produtora de um 
pequeno mundo cultural próprio permite avançar para 
uma reflexão mais ampla sobre o papel do brincar na 
preservação e na transmissão das culturas populares. 
Quando as crianças se apropriam livremente dos objetos, 
dos espaços e das práticas culturais disponíveis em seu 
entorno, elas não apenas reproduzem tradições, mas as 
reatualizam a partir de suas experiências singulares. O 
jogo, nesse sentido, configura-se como uma forma 
privilegiada de mediação entre a criança e a cultura, 
operando como espaço de criação, experimentação e 
elaboração simbólica. 

A filosofia benjaminiana sustenta que a experiência 
infantil mantém uma relação profunda com a memória e 
com a tradição, especialmente quando vinculada a 
práticas não inteiramente subsumidas pela lógica da 
mercadoria. O brincar popular, transmitido entre gerações, 
conserva marcas de experiências coletivas que resistem ao 
esquecimento imposto pela modernidade. Como o 
próprio autor escreveu ao refletir sobre a experiência, “a 
memória é o meio no qual se cumpre a experiência, assim 
como a terra é o meio no qual as cidades antigas estão 
soterradas” (Benjamin, 2012, p. 105). Essa afirmação 
permite compreender os jogos e brincadeiras populares 
como verdadeiros depósitos de memória cultural, nos 
quais se sedimentam saberes, gestos e narrativas do 
mundo camponês. 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

16 

O brincar não pode ser compreendido apenas como 
atividade espontânea ou recreativa, mas como prática 
cultural historicamente situada. Brougère argumentou 
que o jogo é sempre uma produção cultural, aprendida 
socialmente e atravessada por valores, normas e 
significados compartilhados. Segundo o autor, “não existe 
jogo fora de um contexto cultural; brincar é sempre 
aprender uma cultura” (Brougère, 1998, p. 23). Tal 
compreensão reforça a ideia de que os jogos e brincadeiras 
populares, quando vivenciados na infância, funcionam 
como formas de inserção cultural e de pertencimento 
comunitário. 

No contexto da cultura camponesa, essas práticas 
assumem uma relevância ainda maior, pois estão 
profundamente articuladas ao território, ao trabalho 
coletivo, aos ciclos da natureza e às relações de vizinhança. 
Jogos tradicionais, cantigas, rodas e brincadeiras de rua 
constituem formas de sociabilidade que fortalecem os 
laços comunitários e transmitem valores que não se 
reduzem à lógica individualista. Como destacou Arroyo, 
as culturas do campo produzem saberes próprios, 
enraizados nas experiências de vida, no trabalho e nas 
relações sociais construídas historicamente (Arroyo, 2012). 

Desse modo, inserir os jogos e brincadeiras 
populares no contexto da educação infantil significa 
reconhecer a escola como espaço de mediação entre 
infância, cultura e experiência. Trata-se de criar condições 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

17 

para que as crianças do meio camponês reconheçam suas 
próprias práticas culturais como formas legítimas de 
conhecimento, rompendo com perspectivas pedagógicas 
que hierarquizam saberes e desvalorizam as experiências 
populares. Essa proposta dialoga diretamente com a 
crítica benjaminiana à pedagogia adaptativa, ao afirmar a 
importância de uma formação que preserve a potência 
criadora da infância e sua capacidade de relação sensível 
com o mundo. 

3. JOGOS, BRINQUEDOS E EXPERIÊNCIA INFANTIL 
NA PERSPECTIVA BENJAMINIANA 
 

As reflexões desenvolvidas no interior da filosofia 
benjaminiana permitem problematizar criticamente a 
maneira como os jogos e os brinquedos são concebidos, 
produzidos e inseridos no universo infantil. Ao analisar as 
escolhas feitas pelos adultos em relação aos brinquedos 
destinados às crianças, o autor escreveu que tais opções 
“caracterizam antes aquilo que o adulto gosta de conceber 
como brinquedo do que as exigências da criança em 
relação ao brinquedo” (Benjamin, 2009, p. 86). Essa 
constatação evidencia que o brinquedo, muitas vezes, 
responde mais às expectativas do mundo adulto do que às 
necessidades e formas próprias da experiência infantil, o 
que acaba por limitar a capacidade criadora e imaginativa 
da criança. 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

18 

Nessa perspectiva, o brincar não se reduz à simples 
utilização de objetos previamente definidos, mas constitui 
uma atividade criadora na qual a repetição desempenha 
papel central. O autor destacou que, ao repetir uma 
mesma brincadeira, a criança satisfaz-se em sua própria 
imaginação, elaborando pequenas vitórias diante dos 
conflitos impostos pelas atividades lúdicas. A repetição, 
longe de ser mecânica, apresenta-se como um processo 
inventivo, no qual a criança incorpora, transforma e 
ressignifica hábitos da vida real conforme suas próprias 
necessidades e desejos. 

A encenação presente no brincar concede à criança 
a liberdade de criar realidades provisórias, abertas à 
transformação constante. Essas realidades não dependem 
de autorização ou consentimento dos adultos, pois se 
estruturam segundo regras internas da própria atividade 
lúdica. Ao recorrer a pequenas narrativas do cotidiano 
infantil, o pensamento benjaminiano valorizou cenas 
aparentemente banais da vida cotidiana, revelando nelas 
uma potência formativa que se manifesta na capacidade 
da criança de transpor elementos da realidade adulta para 
um universo próprio, singular e criativo. 

Ao tratar do brinquedo em sua dimensão histórica 
e social, o autor afastou-se de uma compreensão 
puramente econômica ou utilitarista. Embora tenha 
reconhecido que “[...] o brinquedo é condicionado pela 
cultura econômica e, muito em especial, pela cultura 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

19 

técnica das coletividades” (Benjamin, 2009, p. 100), essa 
determinação não esgota o sentido do brincar. A produção 
dos brinquedos, atravessada por relações de classe, 
evidencia que os objetos destinados às crianças refletem 
formas específicas de organização social e econômica. 

Nesse contexto, os brinquedos artesanais e 
oriundos da arte popular aparecem como portadores de 
uma simplicidade frequentemente desprezada nos 
círculos sociais da burguesia. Para o autor, essa 
simplicidade “[...] não está nas formas dos brinquedos, 
mas na transparência do seu processo de produção” 
(Benjamin, 2009, p. 98). O caráter distintivo da arte 
popular reside, segundo ele, “na combinação de técnica 
refinada com material precioso sendo imitada pela 
combinação de técnica primitiva com material mais 
rudimentar” (Benjamin, 2009, p. 99).  

Essa transparência do processo produtivo permite 
à criança reconhecer a origem dos objetos e transformá-los 
livremente no jogo, fortalecendo uma relação sensível e 
criadora com o mundo material. Na sociedade moderna, 
entretanto, a produção de brinquedos passou por uma 
profunda reconfiguração. O ritmo da vida artesanal 
deixou de atender às exigências do capitalismo industrial, 
e os brinquedos tornaram-se produtos especializados das 
indústrias culturais. Com isso, perderam seu caráter 
singular, e as crianças deixaram de reconhecer os 
processos de produção nos quais esses objetos estavam 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

20 

inscritos, tendo acesso apenas ao produto final. O 
brinquedo deixa de ser um objeto compartilhado 
artesanalmente na relação entre adultos e crianças e passa 
a ser construído segundo uma lógica adulta que tenta 
capturar uma suposta essência infantil, frequentemente 
recaindo em representações simplificadas e equivocadas 
do universo da infância. 

Essa transformação revela uma contradição central 
da modernidade: embora o sistema social afirme oferecer 
todos os elementos necessários para uma formação 
completa, não cria condições objetivas para que as crianças 
vivenciem plenamente sua infância. Nesse processo, a 
criatividade infantil — elemento central do brincar — é 
progressivamente limitada, à medida que os objetos 
lúdicos passam a impor usos, funções e sentidos 
previamente definidos. 

No campo da educação infantil, as brincadeiras 
assumem papel fundamental nos processos de cognição e 
de socialização. Por meio do brincar, a criança externaliza 
capacidades individuais, constrói vínculos sociais e 
aprende a conviver com o outro, desenvolvendo o respeito 
às diferenças. O jogo configura-se, assim, como uma forma 
privilegiada de inserção cultural e de aprendizagem 
relacional, articulando imaginação, linguagem e interação 
social.  

A ludicidade se intensifica à medida que fantasia e 
imaginação se integram à cultura e à relação com os pares. 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

21 

Entretanto, as teorias do jogo indicam que brincar nunca é 
uma experiência solitária, mas sempre relacional. No 
contexto contemporâneo, a inserção das tecnologias 
digitais tem favorecido formas de isolamento, mesmo 
quando o jogo ocorre em ambientes aparentemente 
coletivos, alterando significativamente a experiência do 
brincar e empobrecendo a dimensão corporal e presencial 
da interação. A filosofia benjaminiana contribui para esse 
debate ao compreender a cognição infantil a partir da 
noção de mímesis, entendida como um movimento criador 
de aprendizagem de si e do mundo. Ao brincar, a criança 
imita e cria simultaneamente, desenvolvendo capacidades 
sensoriais e expressivas. O gesto, a dança, a encenação 
teatral e o jogo corporal constituem linguagens 
fundamentais por meio das quais a criança se apropria do 
mundo e se relaciona com o outro. 

Nesse sentido, o autor escreveu que “a criança exige 
dos adultos explicações claras e inteligíveis, mas não 
explicações infantis [...]. A criança aceita perfeitamente 
coisas sérias, mesmo as mais abstratas e pesadas, desde 
que sejam honestas e espontâneas” (Benjamin, 1985, p. 
236–237). Essa afirmação expressa uma crítica direta às 
práticas pedagógicas que subestimam a capacidade 
intelectual e simbólica da criança, reforçando a 
necessidade de uma educação que reconheça sua potência 
reflexiva. 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

22 

Ao tratar da brincadeira no espaço escolar, o 
pensamento benjaminiano destacou que “os jogos infantis 
são impregnados de comportamentos miméticos que não 
se limitam de modo algum à imitação de pessoas”. Essa 
dimensão mimética revela que, ao brincar, a criança não 
apenas se adapta ao mundo adulto, mas o interpreta, 
desloca e transforma. Pensar a educação a partir dessa 
chave teórica implica romper com a monotonia do 
cotidiano escolar, sem recorrer a modismos pedagógicos 
desprovidos de enraizamento cultural. 

A criança possui a capacidade de ressignificar 
espaços, improvisar usos e repovoar o mundo conforme 
sua imaginação e seus desejos. A memória infantil 
constitui, nesse processo, um espaço no qual passado e 
presente se entrelaçam, formando uma trama temporal 
própria da experiência. O brinquedo, como elemento 
indissociável do brincar, possibilita o desenvolvimento 
simbólico, estimula a imaginação, o raciocínio e a 
autoestima, configurando-se como objeto culturalmente 
reconhecido no universo lúdico. Nesse horizonte, Silva 
alertou que “há uma nítida sensação de que o brincar está 
se transformando em mero fast food, onde o objeto de 
brincar plastificado e robotizado supre 
momentaneamente o desejo de brincar e logo em seguida 
passa a ser substituído por outro desejo, não permitindo a 
construção da memória da infância” (Silva, 2012, p. 15). 
Tal diagnóstico reforça a necessidade de resgatar práticas 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

23 

lúdicas que favoreçam a construção da memória e da 
experiência. 

Essa discussão adquire especial relevância quando 
articulada à cultura camponesa, frequentemente marcada 
pelo esquecimento e pela desvalorização no discurso 
contemporâneo. O resgate dos jogos e brincadeiras 
populares constitui, nesse sentido, uma forma de 
resistência cultural, capaz de preservar saberes e modos 
de vida historicamente construídos. Ao refletir sobre a 
narrativa e a experiência, o autor escreveu que “contar 
histórias sempre foi a arte de contá-las de novo, e ela se 
perde quando as histórias não são mais conservadas” 
(Benjamin, 1994, p. 205). Associada à afirmação de que “as 
ações da experiência estão em baixa”, essa reflexão 
evidencia a urgência de práticas educativas que reativem 
a memória coletiva e a transmissão cultural. 

Mesmo diante de desigualdades materiais, a 
infância preserva a possibilidade de estabelecer 
experiências significativas com os elementos disponíveis 
no entorno. A ausência de brinquedos industrializados 
não impede o desenvolvimento infantil, pois as emoções, 
a imaginação e a criatividade excedem o objeto material. 
Crianças de diferentes classes sociais reinventam suas 
brincadeiras a partir de restos, fragmentos e materiais 
orgânicos — os chamados “detritos” —, os quais, 
desprovidos de função pré-determinada, ampliam ainda 
mais a liberdade criadora e a diversidade das experiências. 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

24 

As relações de ensino-aprendizagem devem garantir, por 
meio do jogo e da brincadeira, o desenvolvimento integral 
da criança. Cabe à escola oferecer condições físicas, 
espaciais e temporais que favoreçam experiências lúdicas 
significativas, reconhecendo o brincar como dimensão 
constitutiva da formação humana, da construção do 
pensamento e da preservação cultural. 

Diante dessas reflexões, torna-se possível 
compreender que o brincar, enquanto experiência 
formativa e culturalmente situada, ultrapassa o âmbito 
individual da infância e inscreve-se no interior de práticas 
sociais e históricas mais amplas. Se os jogos e brinquedos 
expressam modos singulares de relação com o mundo, 
com os objetos e com a memória, então seu apagamento 
ou substituição por formas padronizadas de 
entretenimento implica também o enfraquecimento de 
vínculos culturais e comunitários. É nesse sentido que o 
resgate das brincadeiras tradicionais adquire relevância 
particular no contexto da infância camponesa, na medida 
em que essas práticas carregam saberes, gestos e 
narrativas transmitidos entre gerações. Ao reativar tais 
experiências no cotidiano das crianças, abre-se a 
possibilidade de fortalecer processos formativos 
enraizados no território, na memória coletiva e nas formas 
próprias de sociabilidade do campo, tema que será 
desenvolvido a seguir. 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

25 

O artigo será articulado em três momentos 
complementares. Inicialmente, analisa-se a concepção 
benjaminiana de infância, destacando suas implicações 
formativas a partir das categorias de experiência, memória 
e tradição, bem como sua crítica à pedagogia moderna. Em 
um segundo movimento, aprofunda-se a relação entre 
jogos, brinquedos e experiência infantil na perspectiva do 
autor, evidenciando o brincar como forma de elaboração 
simbólica e de participação ativa da criança na 
constituição cultural do mundo vivido. Por fim, a reflexão 
desloca-se para o contexto da cultura camponesa, no qual 
as brincadeiras tradicionais são examinadas como práticas 
históricas de transmissão cultural inseridas em 
comunidades marcadas por vínculos de trabalho, 
territorialidade e memória compartilhada. Ao articular 
esses momentos, demonstra-se que a brincadeira, no 
interior da cultura camponesa, constitui uma forma 
concreta de resistência ao empobrecimento da experiência 
na sociedade moderna capitalista, ao manter viva a 
dimensão coletiva e narrativa da formação infantil. 

4. O RESGATE DAS BRINCADEIRAS 
TRADICIONAIS PARA O DESENVOLVIMENTO DA 
CRIANÇA CAMPONESA 

A brincadeira constitui uma dimensão 
fundamental da experiência infantil, não apenas como 
atividade recreativa, mas como forma histórica de 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

26 

elaboração simbólica e de inserção cultural. Na 
perspectiva benjaminiana, a infância não representa um 
estágio incompleto da vida adulta, mas um modo singular 
de relação com o mundo, no qual a criança se apropria do 
real por meio de uma atividade mimética e inventiva. Ao 
afirmar que as crianças “formam seu próprio mundo de 
coisas, mundo pequeno inserido em um mundo maior” 
(Benjamin, 1984, p. 77–78), o autor evidencia que o brincar 
não ocorre à margem da realidade social, mas em diálogo 
constante com ela: a criança recolhe fragmentos do mundo 
adulto, desloca suas funções, recompõe seus sentidos e, 
nesse movimento, cria uma experiência própria. A 
brincadeira, assim, não é mera reprodução; ela é uma 
forma de mimese produtiva, na qual o real é 
reconfigurado e tornado habitável pela imaginação. 

Esse ponto é decisivo, pois permite distinguir — no 
horizonte benjaminiano — entre uma experiência densa, 
transmissível e compartilhável (Erfahrung) e uma 
sucessão de vivências isoladas e fragmentárias (Erlebnis), 
cada vez mais típicas da sociedade moderna capitalista. É 
nesse registro que Benjamin diagnosticou que “as ações da 
experiência estão em baixa” (Benjamin, 1994, p. 236). O 
empobrecimento da experiência não se refere à ausência 
de acontecimentos, mas à erosão das formas comunitárias 
de transmissão cultural, especialmente aquelas 
sustentadas pela oralidade, pela repetição significativa e 
pela memória coletiva. Quando os vínculos de partilha se 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

27 

enfraquecem, a experiência deixa de se sedimentar e de 
circular como saber vivido; torna-se episódica, 
interrompida, incapaz de constituir continuidade histórica. 

No contexto das comunidades camponesas, essa 
problemática assume contornos específicos, porque a 
formação infantil tende a ocorrer em estreita relação com 
o território, com a produção camponesa e com ritmos 
coletivos de vida. Como muito bem afirmam Caldart, 
Paludo e Doll: 

A vida das famílias no e do campo se insere e 
se processa atrelada à produção camponesa e 
construindo raízes culturais próprias. Nessa 
inserção e interação, as crianças têm, junto aos 
integrantes de suas famílias, seus 
interlocutores mais próximos. É nessas 
relações, ações e vivências junto a diferentes 
sujeitos e aspectos que produzem a vida 
cotidiana em que estão inseridas (vida 
organizada em grande parte por seus pais), 
que as crianças vão elaborando conceitos, 
atitudes, valores, comportamentos, 
aprendendo sobre si, a vida e o mundo que as 
rodeia [...] Como nos diz o pai de uma das 
crianças pesquisadas: Só aprende a fazer 
fazendo e vendo os outros fazer (Caldart; 
Paludo; Doll, 2006, p. 117). 

 
A citação explicita uma forma de aprendizagem 

enraizada na prática e na convivência: aprende-se 
“fazendo e vendo os outros fazer”, isto é, por imitação 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

28 

ativa, por participação e por repetição situada. Essa 
dinâmica é particularmente relevante para o referencial 
benjaminiano, pois remete a um modo de transmissão 
cultural que não se reduz a conteúdos abstratos, mas se 
realiza como experiência incorporada. Em vez de uma 
relação meramente informacional com o mundo, trata-se 
de um processo no qual o saber se constitui na vida 
comum — e é justamente essa dimensão de experiência 
transmissível que tende a ser corroída quando a vida 
social é reorganizada sob parâmetros estritamente 
produtivos e mercantis. 

Entretanto, a infância camponesa não pode ser 
pensada como espaço harmônico e imune às 
determinações materiais. A centralidade do trabalho 
agrícola e doméstico imprime um ritmo específico ao 
cotidiano, subordinando o tempo social à necessidade e à 
produção. Essa determinação é decisiva para a análise do 
brincar: a brincadeira não aparece como dado natural, mas 
como uma prática que disputa tempo e espaço no interior 
de uma vida organizada por exigências concretas.  

Aqui, a articulação com Benjamin deve ser 
explicitada: se a crise moderna da experiência está ligada, 
entre outros aspectos, à transformação do tempo vivido 
em tempo funcional e administrado, a infância camponesa 
já revela historicamente — ainda que por outras vias — 
tensões entre o tempo próprio da formação e o tempo 
imposto pela sobrevivência material. A brincadeira, nesse 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

29 

sentido, pode operar como “brecha” de experiência: um 
intervalo no qual a criança reconfigura o mundo e 
reorganiza simbolicamente aquilo que a vida social lhe 
impõe. 

É nesse horizonte que ganha sentido a observação 
de Ravenna: 

Também as memórias de camponeses-
crianças são raras. Neste mundo de trabalho 
rural, a criança foi, desde muito tempo, 
contada como braços a mais, na lavoura e no 
trabalho de casa, embora nem seu status de 
trabalhador tenha sido considerado. Por isso, 
também o tempo não lhes pertence, pois a 
lógica do mundo do trabalho é que sobressai 
sobre o tempo da criança (Ravenna, 2020, p. 
14). 

 
O trecho acima evidencia uma expropriação do 

tempo infantil: quando “o tempo não lhes pertence”, o que 
está em jogo é a redução da infância a função. Isso afeta 
diretamente as condições do brincar, pois restringe a 
possibilidade de uma experiência prolongada, 
compartilhada e formativa. Ainda assim, mesmo sob essas 
determinações, as brincadeiras tradicionais podem 
constituir formas de elaboração simbólica e de 
socialização: nelas, a criança experimenta regras, conflitos 
e cooperação, produzindo sentido coletivo para o mundo 
vivido. 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

30 

Brincadeiras como bilas (bolinha de gude), pião, 
queimada, bandeirante, amarelinha (macaca), pega-pega e 
esconde-esconde, bem como a confecção de brinquedos 
com latas, madeira, pano ou tampinhas, não representam 
apenas atividades recreativas. Elas configuram práticas 
enraizadas no território e na convivência direta, nas quais 
a criança se torna autora (e não consumidora) de suas 
formas de vida lúdica. Nesses jogos e brincadeiras, não há 
apenas execução de um roteiro; há negociação, invenção, 
adaptação e partilha — elementos que reconstituem a 
experiência como processo coletivo.  

Além disso, a fabricação de brinquedos com 
materiais simples reafirma uma relação mimética com o 
ambiente: a criança transforma aquilo que encontra, 
atribui novas funções aos objetos e, assim, reencanta 
fragmentos do mundo. Essa dimensão é decisiva para uma 
leitura benjaminiana, uma vez que a brincadeira e o 
brinquedo artesanal não operam como mercadoria 
fechada, mas como matéria aberta à imaginação, 
favorecendo a criação de sentidos e a transmissão de 
práticas. 

Na contemporaneidade, entretanto, a lógica do 
consumo e a mediação tecnológica reconfiguram 
profundamente o brincar, inclusive no campo. A presença 
crescente de conteúdos e dispositivos produzidos fora da 
comunidade tende a substituir experiências abertas por 
vivências pré-formatadas. O espaço coletivo — o terreiro, 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

31 

os quintais compartilhados, a rua de chão batido — cede 
lugar à interiorização da experiência infantil mediada por 
telas, frequentemente organizada por estímulos rápidos e 
fragmentários.  

Nesse deslocamento, o brincar perde parte de sua 
dimensão narrativa e comunitária: em vez de produzir 
histórias e regras com os outros, a criança passa a receber 
sequências prontas, tornando-se espectadora de mundos 
já organizados. A crise aqui não é apenas moral; ela é 
histórico-formativa, pois trata-se de uma transformação 
das condições de produção da experiência constituída de 
valor comunitário.  

É nesse ponto que o diagnóstico benjaminiano do 
empobrecimento da experiência torna-se materialmente 
inteligível: enfraquece-se a transmissão viva entre 
gerações, esvaziam-se os espaços de convivência e reduz-
se a brincadeira à lógica do consumo. Como sublinhou 
Arroyo: 

As culturas do campo produzem saberes próprios, 
tecidos nas experiências do trabalho, da 
convivência comunitária, das festas, das 
brincadeiras, dos rituais e das lutas pela terra. 
Esses saberes não são resíduos do passado, mas 
formas vivas de conhecimento que educam 
crianças, jovens e adultos. (Arroyo, 2012, p. 33).  

A afirmação permite compreender as brincadeiras 
tradicionais como parte de um tecido de saberes que não 
se limita ao conteúdo escolar, pois trata-se de formas 

históricas de socialização, de continuidade 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

32 

simbólica e de produção de memória coletiva. Por isso, 
reativá-las na educação infantil do campo não implica um 
retorno nostálgico; implica reconhecer a brincadeira como 
mediação formativa concreta, capaz de manter viva a 
dimensão coletiva da experiência. 

Essa perspectiva encontra reforço quando Benjamin 
afirma que a criança é capaz de “rememorar o novo” 
(Benjamin, 2009, p. 435). A expressão aponta para a 
potência infantil de atualizar o passado no presente: a 
infância não repete a tradição como conservação, mas a 
reconfigura criativamente.  

Atrás do cortinado, a própria criança 
transforma-se em algo ondulante e branco, 
converte-se em fantasma. A mesa de jantar, 
debaixo da qual ela se pôs de cócoras, a faz 
transformar-se em ídolo de madeira em um 
templo onde as pernas talhadas são as quatro 
colunas. E atrás de uma porta, ela própria é 
porta, incorporou-a como pesada máscara e, 
feita 6 5892um sacerdote-mago, enfeitiçar 
todas as pessoas que entrarem desprevenidas. 
(...) Quem a descobrir pode fazê-la petrificar-
se como ídolo debaixo da mesa, entretê-la 
para sempre com fantasma na cortina, bani-la 
pelo resto da vida na pesada porta. (Benjamin, 
2009, p. 107-108) 

 
O resgate das brincadeiras tradicionais, nesse 

sentido, não consiste na reprodução mecânica de práticas 
herdadas, mas na atualização inventiva de formas 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

33 

culturais inscritas na memória coletiva das comunidades 
camponesas, de modo que o passado se torne novamente 
legível e praticável no presente. 

Desse modo, pensar o brincar na educação infantil 
do campo implica reconhecer as brincadeiras tradicionais 
como práticas formativas centrais, capazes de articular 
experiência, memória, tradição e território. Elas podem 
funcionar como espaços concretos de resistência ao 
empobrecimento da experiência na sociedade moderna 
capitalista, na medida em que preservam — e reativam — 
a dimensão mimética, comunitária e narrativa da 
formação infantil, recolocando a infância em contato com 
formas de vida compartilhadas e historicamente situadas 
no modo de vida camponês. 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A reflexão desenvolvida ao longo deste artigo 
permitiu compreender que a concepção benjaminiana de 
infância oferece uma chave interpretativa decisiva para 
pensar o brincar como forma histórica de produção de 
experiência. Ao distinguir entre experiência 
compartilhável (Erfahrung) e vivência fragmentária 
(Erlebnis), Benjamin evidencia que a crise moderna não 
decorre da ausência de acontecimentos, mas da dissolução 
das formas comunitárias de transmissão cultural. Nesse 
horizonte, o brincar não pode ser reduzido a recurso 
metodológico ou a estratégia pedagógica auxiliar; ele 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

34 

constitui uma mediação formativa por meio da qual a 
infância elabora simbolicamente o mundo e reinscreve a 
memória coletiva no presente. 

No contexto da cultura camponesa, essa 
problemática adquire densidade concreta. A formação 
infantil no campo, tradicionalmente estruturada em torno 
do território, do trabalho e da convivência familiar, revela 
que o aprendizado se realiza por participação, observação 
e repetição significativa. Contudo, como evidenciado, essa 
dinâmica sempre esteve atravessada por tensões entre o 
tempo da infância e o tempo da necessidade produtiva. 

 Na contemporaneidade, tais tensões são 
intensificadas pela expansão da lógica mercantil e pela 
mediação tecnológica, que reorganizam o brincar sob 
parâmetros de consumo, rapidez e fragmentação. A 
substituição progressiva das brincadeiras tradicionais por 
experiências pré-formatadas não representa apenas 
mudança de hábitos, mas uma transformação nas próprias 
condições históricas de produção da experiência infantil. 

As brincadeiras tradicionais camponesas — 
enraizadas na oralidade, na improvisação e na cooperação 
— configuram-se, assim, como práticas que mantêm viva 
a dimensão mimética, narrativa e compartilhada da 
formação. Não se trata de preservar formas culturais como 
relíquias do passado, mas de reconhecer nelas modos 
específicos de produção de sentido que articulam 
memória, território e experiência. Ao possibilitarem que a 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

35 

criança produza regras, histórias e sentidos a partir de 
materiais simples e do convívio coletivo, essas práticas 
tensionam a racionalidade instrumental que tende a 
capturar a infância sob a lógica da produtividade ou do 
consumo. 

Dessa perspectiva, o resgate das brincadeiras 
tradicionais na educação infantil do campo não pode ser 
compreendido como simples valorização cultural ou 
estratégia compensatória. Trata-se de interrogar 
criticamente as condições formativas impostas à infância 
na modernidade. Reativar o brincar como experiência 
compartilhada significa criar fissuras em um modelo 
social que reduz o tempo infantil à função — seja 
produtiva, seja mercantil.  

A escola do campo, nesse cenário, não é chamada 
apenas a incorporar práticas culturais, mas a assumir 
posição crítica diante das formas contemporâneas de 
empobrecimento da experiência. Assim, a interlocução 
com a filosofia benjaminiana permite sustentar que o 
brincar, quando compreendido em sua densidade 
histórica e cultural, constitui um campo de disputa 
formativa.  

Ao reinscrever a infância no horizonte da memória 
coletiva e da criação compartilhada, as brincadeiras 
tradicionais revelam-se como práticas que desafiam a 
naturalização da fragmentação moderna. Pensar a 
educação infantil do campo a partir dessa chave implica 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

36 

reconhecer que a formação não se esgota na adaptação ao 
mundo existente, mas envolve a preservação e a 
atualização de formas de vida capazes de resistir à 
redução da experiência à lógica da funcionalidade 
instituída pela sociedade moderna capitalista. 
 

REFERÊNCIAS 
 
ARROYO, Miguel González. Outros sujeitos, outras 
pedagogias. Petrópolis: Vozes, 2012. 
 
BENJAMIN, W. (1984). Reflexões: a criança, o brinquedo, 
a educação. São Paulo: Summus. 
 
BENJAMIN, W. Passagens. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 
2009. BENJAMIN, W. Reflexões sobre a criança, o 
brinquedo, a educação. São Paulo: Duas Cidades e Ed. 34, 
2002. 
 
BENJAMIN, W. Sobre alguns temas em Baudelaire In: 
Charles Baudelaire um lírico no auge do capitalismo. 
Tradução José Martins Barbosa, Hemerson Alves Baptista 
- 3ª. Edição – São Paulo: Brasiliense, 1994. – (Obras 
escolhidas; v.3), p.103-149. 
 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

37 

BENJAMIN, Walter. Reflexões sobre a criança, o 
brinquedo e a educação. Tradução Marcus Vinicius 
Mazzari. 3. reimp. 2. ed. São Paulo: Editora 34. 2009. 
 
BENJAMIN, Walter. Infância em Berlim por volta de 1900. 
São Paulo: Brasiliense, 1984. 
 
BENJAMIN, Walter. Rua de mão única. São Paulo: 
Brasiliense, 1985. 
 
BENJAMIN, Walter. Brinquedos e jogos: observações sobre 
uma obra monumental. In: Reflexões sobre a criança, o 
brinquedo e a educação. São Paulo: Duas Cidades; 
Editora 34, 2009. 
 
BENJAMIN, Walter. Experiência e pobreza. In: Magia e 
técnica, arte e política. Obras escolhidas, v. 1. São Paulo: 
Brasiliense, 1994. 
 
CALDART, Roseli Salete; PALUDO Conceição; DOLL, 
Johannes. Como se formam os sujeitos do campo? Idosos, 
adultos, jovens, crianças e educadores. 1ª edição. Brasília: 
PRONERA: NEAD, 2006. 
 
GADAMER, Hans-Georg. Verdade e método I: traços 
fundamentais de uma hermenêutica filosófica. 3. ed. 
Petrópolis: Vozes, 1999. 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

38 

 
GUIMARÃES, J. L. de B.; BARBOSA, J. N. F. Walter 
Benjamin e o sentido da experiência: a literatura de cordel 
na valorização da cultura camponesa. Kalágatos , [S. l.], v. 
23, n. 1, p. e26019, 2026. DOI: 10.52521/kg.v23i1.17275.  
 
GUIMARÃES, José Luís de Barros. Memória, 
esquecimento e política em Walter Benjamin: a 
reinterpretação da história a partir do comprometimento 
ético com os vencidos. Kalagatos, revista de filosofia. V.16, 
N.2. p. 104-128. 2019. 
GUIMARÃES, José Luís de Barros; SOUSA FILHO, Joel 
Brito de. A construção da imagem do campesinato 
nordestino em Cabra marcado para morrer: Uma análise 
estético-política a partir da filosofia de Walter Benjamin. 
Revista Cacto - Ciência, Arte, Comunicação em 
Transdisciplinaridade Online, [S. l.], v. 6, n. 1, p. e26014, 
2026. DOI: 10.31416/cacto. v6i1.1841. 
 
MARINHO, H. R. B. Pedagogia do Movimento: universo 
lúdico e psicomotricidade. 2. ed. Curitiba: Ibpex, 2007. 
 
MINAYO, Maria Cecília de Souza. O desafio do 
conhecimento: pesquisa qualitativa em saúde. 14. ed. São 
Paulo: Hucitec, 2014. 
 



 

 

Petrolina  •  v. 3  •  n. 1  •  2026                                

39 

RAVENNA, Monyse. Os Sem Terrinha: Uma história da 
luta social no Brasil. 1ª ed. São Paulo: Expressão Popular, 
2020. 
 
SANTOS, S. V. S. dos. (2013). A gente vem brincar, colorir 
e até fazer atividade – a perspectiva das crianças sobre a 
experiência de frequentar uma instituição de Educação 
Infantil. Dissertação de mestrado em Educação, UFMG, 
Belo Horizonte. 


